
 

PRAXIS TEOLÓGICA 

 Dossiê (Artigos Originais) 

  https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332  
 

 
Seminário Adventista Latino-americano de Teologia (SALT) 
Programa de pós-gradução em teologia 

 

 
 

Impresso  (ISSN 2236-3629) 

eletrônico (ISSN 2317-0573) 

 

 

 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR  
E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
 
 

 Clacir Virmes Junior 1,* 

 

 
 
 

 

RESUMO 
 
O objetivo deste artigo é descobrir, por meio do testemunho dos evangelhos canônicos, um perfil de Jesus como pregador 
e de Sua pregação e contribuir para o desenvolvimento de uma teologia bíblica que tenha implicações na teoria e prática 
da pregação cristã contemporânea. O estudo parte do método gramático-histórico, usa a metodologia exegética para 
coleta e análise dos dados e emprega uma interpretação sinótica dos textos. O principal achado desta investigação foi o 
modelo bíblico cristocêntrico, ainda que incipiente, para a teoria e prática da pregação.  
 

Palavras-chave: Pregação; Evangelhos Sinóticos; Teologia Exegética; Teologia Bíblica. 
 
 
ABSTRACT 
 
 

The aim of this article is to discover, through the testimony of the canonical gospels, a profile of Jesus as a preacher and 
of His preaching, and to contribute to the development of a biblical theology that has implications for the theory and practice 
of contemporary Christian preaching. The study employs the grammatical-historical method, uses exegetical methodology 
for data collection and analysis, and employs a synoptic interpretation of the texts. The main finding of this investigation 
was a Christocentric biblical model, albeit incipient, for the theory and practice of preaching.  
 

Keywords: Preaching. Synoptic Gospels. Exegetical Theology. Biblical Theology. 

 
 
 

 

 

 
 
 
 

1 Teólogo, Doutorando em Novo Testamento pela Andrews University, Mestre em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba 

(UFPB). Docente no Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia – Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste, Brasil. 
 
 
 

Submissão: 07/2025 
Aceite: 12/2025 

 
*Autor correspondente: 

clacir.junior@adventista.edu.br 
 
Como citar 
 

 

VIRMES JUNIOR, C. Jesus Cristo como modelo do pregador e da pregação nos Evangelhos Sinóticos. Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-
2332, 2025. DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332. 
  

https://doi.org/10.25194/2317-0573.2021v17n1.e1568


 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
2    

INTRODUÇÃO 

 

A teologia e a prática da pregação têm uma longa história,1 contudo ainda não foi desenvolvida 

uma teologia bíblica e/ou sistemática abrangente sobre o assunto. Uma das dificuldades está 

relacionada ao fato de a prática da pregação ter surgido antes da reflexão sobre ela. Ao mesmo tempo, 

a teologia da pregação começa pelo reconhecimento de que Deus é, em primeira instância, o pregador 

por excelência. Qualquer teologia da pregação é, em essência, a tentativa de entender, em todos os 

níveis possíveis, o que acontece quando qualquer membro da comunidade cristã prega o evangelho 

(Long, 1993, p. 461-462). O que ocorre, porém, quando buscamos desenvolver uma teologia bíblica 

da pregação a partir da pessoa e obra de Cristo? 

O objetivo deste artigo é descobrir, por meio do testemunho dos evangelhos canônicos, um 

perfil de Jesus como pregador e de Sua pregação, e contribuir para o desenvolvimento de uma teologia 

bíblica que tenha implicações na teoria e na prática da pregação cristã contemporânea. Para isso, ele 

está dividido em quatro partes. Começamos discutindo os principais termos relacionados à pregação 

presentes nos evangelhos. Em seguida, com base no levantamento das perícopes em que tais termos 

ocorrem, abordamos o tema da pregação nos evangelhos sob três perspectivas inter-relacionadas: 

Jesus como pregador; a pregação de Jesus; e as instruções de Jesus sobre a pregação. 

Levamos em conta apenas os textos2 nos quais Jesus aparece como o sujeito dos verbos 

relacionados à pregação ou onde esses verbos e/ou outros termos vêm com esse sentido nas palavras 

de Cristo registradas nos evangelhos. Na discussão das perícopes, o material será tratado de acordo 

com a ordem canônica dos evangelhos. Por se tratar de um estudo com foco nos evangelhos, 

propomos uma interpretação sinótica dos textos, não necessariamente enfatizando as nuances 

particulares de cada evangelista quanto ao assunto. Utilizamos a metodologia exegética de Stuart e 

Fee (2008), tendo como pressuposto o método gramático-histórico, conforme defendido por Davidson 

(2011, p. 67-119). A abordagem hermenêutica baseou-se principalmente na teoria e princípios 

elencados por Osborne (2009). 

Este estudo tem como base o conteúdo dos evangelhos sinóticos; assim, não abordaremos a 

teologia da pregação no evangelho de João.3 Além disso, como limitamos metodologicamente esta 

pesquisa a um subgrupo de termos relacionados à pregação, conforme a discussão da próxima seção, 

os grandes sermões de Jesus nos evangelhos, como o Sermão do Monte (Mt 5-7) e o Discurso 

Escatológico (Mt 24-25; Mc 13; Lc 21), não serão objeto de nossa análise. 

 

 
1 Breves apanhados históricos sobre a pregação no contexto do cristianismo em geral ou do cristianismo primitivo podem 

ser encontrados em: Rice (1993, p. 494-496); Bodey (1993, p. 298-298); Neusner e Green (1996, p. 498-499); Bromiley 

(2005, p. 331-335); Saperstein (2005, p. 351-353); Dober (2005, 1707-1710); e Fatti (2014, p. 274-280). Uma exposição 

mais completa da história da pregação pode ser vista em Edwards Junior (2004). As referências completas desses autores 

e de outros citados ao longo do texto estão listadas ao final do artigo. 
2 Consideramos como unidades basicamente as perícopes definidas por Bock (2006, p. 7-14), com pequenas modificações, 

quando necessário, para um entendimento melhor do contexto dos textos. 
3 No quarto evangelho, apesar de aparecerem outros termos ligados à pregação, há grande ênfase na palavra logos. Ela é 

usada para referir-se tanto a Cristo (Jo 1:1-3, 14) quanto a pregação (Jo 5:24; 6:60). A implicação básica é que a pregação 

tem de anunciar as verdades que Jesus anunciou e falar da própria pessoa de Cristo. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
3 

 

O VOCABULÁRIO RELACIONADO À PREGAÇÃO 

NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 

Para entendermos Jesus como pregador, Sua mensagem e como isso deveria afetar a teoria e 

a prática atuais da pregação, é necessário primeiro estabelecer quais termos gregos se referem à 

pregação e em que medida estão associados ao que o Novo Testamento (NT), especialmente os 

evangelhos sinóticos, relatam sobre a vida e ministério de Cristo.4 Feito isso, poderemos estudar a 

vida de Jesus como modelo para a vida do pregador e para sua prática como tal.5 

No NT há três verbos gregos que, fundamentalmente, expressam a ideia de pregar como ação: 

kēryssō, euangelizō e angellō – este último aparece de várias maneiras, especialmente por meio da 

prefixação de preposições.6 Além do mais, os substantivos gregos que denotam o conteúdo da 

pregação são, basicamente, kērygma, euangelion e logos. Há muitos outros termos que podem, 

contextualmente, estar associados à pregação (Craddock, 1992, p. 451-452).7 Devido a limitações de 

espaço, nos atemos aos verbos8 e substantivos mencionados, o que já será suficiente para 

estabelecermos um quadro abrangente, embora não exaustivo, de Cristo como pregador e do conteúdo 

de Sua pregação. A seguir, discutimos brevemente o significado geral dessas palavras. 

O verbo kēryssō tem duas acepções básicas: 1) anunciar de maneira formal e/ou oficial, 

normalmente por intermédio de um arauto ou equivalente; ou 2) anunciar de maneira pública, sem 

necessariamente implicar a presença de um oficial (Louw; Nida, 1996, N 3062). Na literatura grega, 

ele estava ligado à função do arauto (kēryx), como alguém enviado por uma pessoa com poderes 

políticos (rei, governador etc.). O arauto sempre transmitia a mensagem e a intenção daquele que o 

enviava, e suas palavras tinham, sob quaisquer circunstâncias, um caráter oficial. Na Septuaginta 

(LXX), traduz especialmente o verbo hebraico qara’, “chamar”, “proclamar”. Relacionado à 

atividade profética, ele aparece no contexto das proclamações de juízo (Jl 2:1) e do anúncio da 

libertação do cativeiro (Is 61:1) (Silva, 2014, p. 674-675). O termo correlato kērygma significa 

“aquilo que é proclamado em voz alta”, “proclamação”, no sentido de um anúncio oficial ou de uma 

declaração pública.9 

O significado básico do verbo angellō é “entregar uma mensagem, normalmente em um 

 
4 David Butrick (1995, p. 385) declara que há mais de 30 termos no NT que descrevem o que nós chamamos de 

“pregação”. O autor cita alguns exemplos, mas infelizmente não fornece uma lista completa. 
5 Aqui cabe a ressalva equilibrada de Griffiths (2017, p. 17): “Não podemos esperar desenvolver um entendimento 

completo do retrato do Novo Testamento sobre a pregação meramente pelo estudo do vocabulário grego que ele usa em 

conexão com essa atividade. […] Contudo, é igualmente verdade que um entendimento do vocabulário chave e seu uso 

no Novo Testamento são um fundamento necessário”. Esta e outras citações neste texto são traduções livres do autor. 
6 Por exemplo, anangellō, apangellō, diangellō, katangellō, parangellō, prokatangellō etc. 
7 A fluidez da linguagem ligada à pregação no NT pode ser vista em pelo menos um exemplo dado por Silva (2014, p. 

679). Em 1Ts 2:2 lê-se, literalmente, “falar/contar (laleō) o evangelho a vocês”, enquanto no v. 9 do mesmo capítulo 

Paulo declara: “proclamamos/pregamos (kēryssō) o evangelho a vocês”. Assim, no contexto, o verbo laleō tem o mesmo 

significado de kēryssō. Mais à frente veremos outros exemplos deste fenômeno nos evangelhos sinóticos. 
8 No caso dos verbos cuja raiz é angellō, levamos em consideração apenas aqueles que tem o sentido de anunciar/pregar 

nos evangelhos sinóticos. 
9 BDAG, s.v. “kērygma, atos, to”. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
4    

contexto público”, portanto “anunciar”. Com o desenvolvimento do dialeto koinê, as formas 

compostas (anangellō, apangellō etc.) se tornaram mais frequentes, mas transmitiam ainda o sentido 

original simples. Por exemplo, há cerca de 250 ocorrências do verbo anangellō, e o verbo apangellō 

aparece outras 250 vezes na LXX, mas não há diferença semântica discernível entre eles. Enquanto 

os termos relacionados ao verbo angellō já têm na literatura grega uma ampla conotação religiosa, 

essas palavras aparecem com frequência na LXX relacionadas à obra dos profetas (Is 42:9; Ag 1:13; 

Ml 3:1). No NT, esse grupo de palavras derivadas de angellō é utilizado tanto para uma conversa 

comum quanto para referir-se de maneira quase técnica ao anúncio dos atos salvíficos de Deus (Broer, 

1990, p. 12; Danker; Bauer; Arndt; Gingrich, 2000, p. 8; Silva, 2014, p. 116-118). 

A palavra euangelion10 surge da união do advérbio eu (“bem”, “bom”) com o substantivo 

angelos11 (“mensageiro”), e significa “boa-nova”, “boa notícia”. A partir dela desenvolveu-se o verbo 

euangelizō, “trazer boas-novas”, “anunciar boas-novas” ou, de maneira mais técnica no NT, 

“proclamar o evangelho”, isto é, a vida, a morte, a ressurreição e os ensinos de Jesus. Enquanto o 

verbo euangelizō aparece com frequência – cerca de 55 vezes nos evangelhos sinóticos –, a palavra 

euangelion ocorre muito mais nos escritos paulinos (em 60 das 75 ocorrências) (Strecker, 1990, p. 

69-70; Strecker, 1990, p. 70-74; Danker; Bauer; Arndt; Gingrich, 2000, p. 402-403; Silva, 2014, p. 

116-118). 

Por fim, a palavra logos aparece repetidamente nos escritos de João e tem forte carga 

teológica,12 porém, seu significado básico é “palavra”, “declaração”. Ela se faz presente com 

frequência no NT (cerca de 330 vezes) e pode designar uma questão (Mt 21:24), uma ordem (Lc 

4:36), uma história ou notícia (Mt 28:15; Mc 1:45), um ditado (Tg 4:37) e uma profecia (Jo 18:32), 

entre outros (Danker; Bauer; Arndt; Gingrich, 2000, p. 598-601). Por causa do seu sentido 

fundamental ligado ao falar humano, logos tem um amplo campo semântico e pode estar relacionado 

também ao que entendemos como pregação (Lc 4:32; 1Co 2:4; 1Tm 5:17).  

Com base nesse breve estudo, nosso procedimento será agora discutir os textos dos evangelhos 

nos quais tais termos aparecem. Primeiramente nos concentraremos em como essas passagens 

descrevem Jesus como pregador, e depois abordaremos as passagens que enfatizam aspectos 

relacionados ao conteúdo de Sua mensagem. Finalmente, consideraremos as instruções diretas de 

Cristo sobre a pregação dadas aos discípulos. 

 

JESUS COMO PREGADOR NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 

Conforme indicado anteriormente, iniciamos nossa discussão sobre o retrato de Jesus como 

pregador nos evangelhos sinóticos discutindo os textos do primeiro evangelho canônico. Mateus 4:23-

25 marca a transição do chamado dos primeiros discípulos (Mt 4:18-22) para o Sermão do Monte (Mt 

5-7). Com três verbos, o evangelista resume o ministério itinerante de Cristo: “Jesus foi por toda a 

Galileia, ensinando [didaskōn] nas sinagogas deles, pregando [kēryssōn] as boas-novas do Reino e 

 
10 Cf. uma discussão suscinta sobre o uso e significado da palavra euangelion no NT em Guelich (1989, p. 13-14). 
11 Esse é o termo que dá origem a palavra portuguesa para “anjo”. 
12 Cf. uma discussão atualizada sobre o uso da palavra logos no evangelho de João em Silva (2014, p. 166-169). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
5 

 

curando [therapeuōn] todas as enfermidades e doenças entre o povo” (Mt 4:23).13 

Em 1937, Charles H. Dodd postulou que há uma distinção entre “pregar” e “ensinar” no NT. 

Seu objetivo era chegar ao cerne da pregação cristã, o anúncio das boas-novas da salvação, sem a 

interferência da teologia que se desenvolveu depois (Dodd, 1937, p. 1-49).14 Contudo, parece que ele 

não levou em conta o paralelo sinótico entre Mateus 4:23 e Lucas 4:44.15 Depois da tentação no 

deserto, Jesus voltou para a Galileia e ali, segundo Lucas, “ensinava nas sinagogas” (Lc 4:14-15). A 

partir daqui o restante do capítulo gira em torno das interações de Jesus com as pessoas dentro ou ao 

redor da sinagoga. No verso 44 do mesmo capítulo, Lucas diz: “E continuava pregando nas sinagogas 

da Judeia”.16 Claramente para Lucas, pregação e ensino eram duas faces da mesma moeda. 

A mesma perspectiva pode ser encontrada no próprio evangelho de Mateus. Ao Jesus terminar 

Seu sermão, o evangelista faz o seguinte relato sobre a reação dos ouvintes: “Quando Jesus acabou 

de dizer essas coisas [logous], as multidões estavam maravilhadas com o seu ensino [didachē], porque 

ele as ensinava como quem tem autoridade, e não como os mestres da lei” (Mt 7:28-29).17 Aqui a 

palavra logous refere-se a todo o conteúdo do Sermão do Monte. Apesar de o paralelo em Marcos 

1:21-22 enfatizar o ensino de Jesus na sinagoga, Mateus e Lucas (4:31-32) equalizam 

pregação/sermão com ensino.  

Além disso, esses textos paralelos destacam a autoridade de Jesus como pregador. Ao 

contrário dos mestres da lei, que derivavam sua autoridade de seu apelo à tradição, Cristo tinha 

autoridade em Si mesmo. Isso se devia ao fato de que era o Messias, o Filho de Deus. Posteriormente, 

Cristo dá parte dessa autoridade aos discípulos (Mt 10:1) e é por ela que a igreja é comissionada a 

pregar (Mt 28:18) (Hagner, 1995, p. 193-194). A autoridade dos pregadores hoje deriva da autoridade 

de Cristo e lhes é concedida na medida em que cumprem a missão. 

Mateus 9:35 faz mais uma vez um sumário do ministério itinerante de Jesus usando os mesmos 

verbos encontrados em Mateus 4:23: “Jesus ia passando por todas as cidades e povoados, ensinando 

[didaskōn] nas sinagogas, pregando [kēryssōn] as boas-novas do Reino e curando [therapeuōn] todas 

 
13 Salvo indicação contrária, as citações bíblicas são da Nova Versão Internacional (NVI). Outras versões citadas são a 

Almeida Revista e Atualizada (ARA), Almeida Século 21 (A21), Nova Almeida Atualizada (NAA), Nova Tradução na 

Linguagem de Hoje (NTLH) e Bíblia de Jerusalém (BJ).  
14 Um resumo do que Dodd entendeu como o núcleo da proclamação apostólica na igreja primitiva pode ser encontrado 

em Buttrick (1985). Apesar de não ter a mesma agenda, Hendriksen (2010, p. 307) defende a distinção entre pregar e 

ensinar, mas também diz que há “diferença entre pregação e ensino, embora seja verdade que boa pregação é também 

ensino”. Por outro lado, Hagner (1995, p. 80) insiste em que “tal ensino [o ensino de Jesus] é inseparável da pregação das 

‘boas-novas do reino.’ Assim, didaskōn e kēryssōn aqui estão juntos e nenhuma diferença importante deve ser vista entre 

as palavras”. 
15 Outro texto paralelo é Mc 1:39. Comparado com sua contraparte em Mt 4:23, ele parece indicar que incluído no 

ministério de cura de Jesus estava a expulsão de demônios das pessoas. 
16 Alguns manuscritos, em vez de “Judeia” (Ioudaias), trazem “Galileia” (Galilaias). A substituição de um termo por 

outro parece ser uma tentativa escribal de harmonizar esse texto com os paralelos em Mateus e Marcos (Metzger, 1994, 

p. 114). De acordo com Nolland (1989, p. 216), Lucas dá a entender que o padrão dos acontecimentos durante o ministério 

de Jesus na Galileia repetiu-se, de alguma maneira, quando Ele passou pela região da Judeia. 
17 Quatro dos textos do evangelho de Mateus discutidos nesta seção aparecem nas transições das grandes divisões do livro 

(Mt 7:28-29; 11:1; 13:53; 19:1; 26:1), cuja estrutura é marcada por uma narrativa seguida de um discurso (ou sermão) de 

Jesus (Carson; Douglas, 2005, p. 135-136). O único texto que não será abordado aqui é Mt 13:53, que, apesar de encerrar 

a grande seção das parábolas de Cristo (Mt 13), não contém o vocabulário específico relacionado à pregação, conforme a 

discussão da primeira parte deste artigo. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
6    

as enfermidades e doenças”. Contudo, o contexto da perícope, especialmente os versos 36-38, e seus 

paralelos sinóticos (Mc 6:6b; Lc 8:1) revelam outra faceta da pregação de Cristo. Ao olhar para as 

multidões, tem compaixão delas. Usando uma metáfora agrária, fala aos discípulos sobre a 

necessidade de mais trabalhadores para dar conta da colheita. Dois aspectos se destacam aqui. 

Primeiro, Lucas mostra que enquanto Jesus “andava […] pregando [kēryssōn] e anunciando o 

evangelho [euangelizomenos] do Reino de Deus” (Lc 8:1, ARA) os discípulos estavam com Ele. 

Segundo, tanto em Mateus (10:1-42) quanto em Marcos (6:7-13) esse momento é seguido do envio 

dos discípulos à sua primeira jornada como pregadores. Parece que aqui é descrito um processo de 

discipulado no qual os discípulos acompanham o discipulador por um tempo e depois são enviados 

para fazer o mesmo trabalho, multiplicando seu impacto. 

Isso fica patente mais à frente no evangelho de Mateus. Depois de dar uma série de instruções 

aos discípulos, o evangelista diz: “Ora, tendo acabado Jesus de dar estas instruções a seus doze 

discípulos, partiu dali a ensinar e a pregar [kēryssein] nas cidades deles” (Mt 11:1). Por algum tempo 

pelo menos, Cristo estava pregando nas cidades enquanto os discípulos faziam o mesmo trabalho em 

outros lugares (Mounce, 2011, p. 102). 

Mateus 19:1-2 marca mais uma transição entre as grandes seções do livro: “Tendo acabado 

de dizer essas coisas [logous], Jesus saiu da Galileia e foi para a região da Judeia, no outro lado do 

Jordão. Grandes multidões o seguiam, e ele as curou ali”. O texto paralelo em Marcos 10:1, além de 

mencionar a cura das pessoas, indica que Cristo continuou seu ministério de ensino. Na verdade, 

enquanto Mateus diz que Jesus curou as multidões, Marcos afirma que Ele as ensinou. O ministério 

da pregação de Cristo andava de mãos dadas com o de cura.  

Além do mais, uma vez que Mateus 19:1-2 alude ao discurso de Jesus no capítulo 18, 

destacamos um ponto interessante na abordagem de Cristo, apesar de não podermos lidar com todos 

os detalhes do texto. Nas três grandes seções nas quais o capítulo pode ser dividido, Ele ensina três 

pontos diferentes (Mt 18:1-9; 10-14; 15-35). Em cada seção, Jesus tem um aspecto da verdade para 

proclamar e uma ilustração, no formato de uma parábola, que ilumina cada ponto. De nossa 

perspectiva atual, suas ilustrações podem até se tornar o próprio conteúdo do sermão; no contexto do 

evangelho, tais histórias e imagens são usadas para aprofundar a verdade que Cristo quer ensinar. 

Em Mateus 26:1-5, o evangelista encerra o discurso escatológico de Cristo e as 

correspondentes parábolas contadas nesse contexto (Mt 24-25) e faz a transição para o relato de Sua 

paixão. Ele diz: “Tendo dito essas coisas [logous], disse Jesus aos seus discípulos: ‘Como vocês 

sabem, estamos a dois dias da Páscoa, e o Filho do homem será entregue para ser crucificado’” (Mt 

26:1-2). Basicamente, o evangelho de Mateus está estruturado em cinco grandes seções que alternam 

discurso (sermão) e narrativa.18 Nas palavras de Nunes (2007, p. 71-72), a “estrutura e a nomenclatura 

desses cinco grandes blocos e seus respectivos discursos difere entre os eruditos”. Mesmo assim, 

segundo ele, a “estrutura organizada na forma de alternância entre a narrativa/discurso, com cinco 

grandes discursos de Cristo sobre o reino, contudo, seria o arcabouço escolhido pelo evangelista para 

abordar o tema do Reino de Deus e mostrar que Cristo é o Messias”. Jesus abordou várias temáticas, 

conforme fica demonstrado em seus grandes discursos, mas tudo o que disse, sob a perspectiva de 

 
18 Cf. a discussão sobre essa estrutura em Carson e Moo (2005, p. 134-140). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
7 

 

Mateus, estava alinhado por uma teologia que interconectava todos os assuntos. 

Passando para o segundo evangelho canônico, Marcos 1:38-39 diz: “Jesus respondeu: ‘Vamos 

para outro lugar, para os povoados vizinhos, para que também lá eu pregue [kēryxō]. Foi para isso 

que eu vim’. Então ele percorreu toda a Galileia, pregando [kēryssōn] nas sinagogas e expulsando os 

demônios”. Sob a ótica de Marcos, é importante destacar que essa iniciativa de Cristo é precedida por 

um momento de oração iniciado de madrugada. O texto paralelo em Lucas não chega a destacar, nesse 

episódio, a vida de oração de Jesus, mas enfatiza a mesma atitude do Mestre em percorrer vários 

lugares com a mensagem do evangelho: “Sendo dia, saiu e foi para um lugar deserto; as multidões o 

procuravam, e foram até junto dele, e instavam para que não os deixasse. Ele, porém, lhes disse: É 

necessário que eu anuncie o evangelho [euangelisasthai] do reino de Deus também às outras cidades, 

pois para isso é que fui enviado. E pregava [kēryssōn] nas sinagogas da Judeia” (Lc 4:42-44). 

Dois aspectos chamam a atenção aqui. Primeiro, a comparação entre os relatos mostra que o 

que Marcos chama de “pregar”, Lucas chama de “evangelizar”. O próprio Lucas parece fazer essa 

relação, alternando entre os dois verbos. Segundo, os dois evangelistas demonstram que Jesus não se 

deixava levar pelo sucesso de seu ministério e pregava onde era necessário, não apenas onde era 

requisitado por Sua fama. 

Estando numa casa em Cafarnaum,19 a multidão foi aonde Ele estava para ouvi-lo: “Então 

muita gente se reuniu ali, de forma que não havia lugar nem junto à porta; e ele lhes pregava20 a 

palavra [logon]”21 (Mc 2:2). De acordo com Guelich, a “palavra” – especialmente no evangelho de 

Marcos, mas também de maneira geral ao longo de todo o NT –, refere-se à mensagem pregada por 

Jesus relacionada ao Reino de Deus (Guelich, 1989, p. 84-85).22 Portanto, não deve ser equalizada, 

no contexto, com o que chamaríamos tecnicamente de “Sagradas Escrituras”. Ao mesmo tempo, hoje 

temos acesso à mensagem sobre o Reino de Deus por meio dos evangelhos canônicos conforme eles 

aparecem na Bíblia. Assim, no contexto do evangelho de Marcos, “palavra” significou a pregação de 

Jesus sobre o Reino de Deus, mas para os pregadores que veem Cristo como modelo, isso significa 

pregar os evangelhos em particular e a Bíblia em geral como a mensagem do Reino de Deus para os 

dias atuais. 

Marcos 3:13-18 descreve o chamado dos discípulos que, posteriormente, se tornariam o grupo 

conhecido como “os Doze”, ou seja, os doze apóstolos (Lc 6:13). Os versos 14-15 enfatizam mais 

uma vez a ideia do discipulado dentro do ministério de pregação de Cristo: “Escolheu doze, 

designando-os apóstolos, para que estivessem com ele, os enviasse a pregar [kēryssein] e tivessem 

autoridade para expulsar demônios”. O mesmo tema aparecerá posteriormente em Marcos 6:7-13 (e 

seu paralelo em Mt 10:1-4), no qual esse “programa de treinamento” de Cristo chega ao que 

chamaríamos de “estágio prático”, quando os discípulos são enviados para fazer a mesma obra de 

pregação, cura e exorcismo que viram seu Mestre realizar. 

 
19 De acordo com France (2002, p. 122), provavelmente essa era a casa de Simão e André mencionada em Mc 1:29. 
20 Literalmente, “falava (elalei) a eles a palavra”. Aqui temos mais um exemplo do verbo laleō usado no sentido de pregar, 

anunciar, como pode ser visto nas traduções em língua portuguesa (NVI, ARA). 
21 Note-se que enquanto o evangelho de Marcos usa a expressão “anunciava”/“pregava”, o texto paralelo de Lc 5:17 diz 

“ensinava”. 
22 Cf. mais adiante neste artigo alguns aspectos dessa mensagem. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
8    

Depois de uma série de quatro parábolas, Marcos informa ao leitor do seu evangelho o método 

de apresentação que Jesus usava ao transmitir Sua mensagem: “Com muitas parábolas semelhantes 

Jesus lhes anunciava23 a palavra [logon], tanto quanto podiam receber. Não lhes dizia nada sem usar 

alguma parábola. Quando, porém, estava a sós com os seus discípulos, explicava-lhes tudo” (Mc 4:33-

34). Mais uma vez é enfatizado o papel das ilustrações na pregação de Jesus. 

O texto paralelo em Mateus é digno de nota. Ali, o evangelista cita o Salmo 78:2 como uma 

profecia que apontava para a maneira como o Messias transmitiria sua mensagem: “Jesus falou todas 

estas coisas à multidão por parábolas. Nada lhes dizia sem usar alguma parábola, cumprindo-se, 

assim, o que fora dito pelo profeta: ‘Abrirei minha boca em parábolas, proclamarei coisas ocultas 

desde a criação do mundo’” (Mt 13:34-35). Blomberg (2007) explica que no contexto original do 

salmo, o verso citado pelo evangelista usa o paralelismo típico da poesia hebraica, com a segunda 

linha (“proclamarei coisas ocultas desde a criação do mundo”) explicando a primeira (“Abrirei minha 

boca em parábolas”). Portanto, a função das parábolas é anunciar aquilo que estava oculto. O “foco 

aqui”, diz o autor, “não é a natureza críptica ou a função de ocultação do discurso parabólico, mas 

seu poder revelatório” (Blomberg, 2007, p. 48-50). Dessa maneira, Jesus se alinha ao ofício profético 

do Antigo Testamento (AT). Ele revela, por meio de parábolas, o que estava oculto às gerações 

anteriores. Portanto, as ilustrações (parábolas) devem revelar, não ocultar a verdade. 

Chegamos, então, a Lucas para ver de que modo Jesus é apresentado ali como pregador. A 

perícope de Lucas 5:1-11 é a narrativa do chamado de Pedro, André, Tiago e João para o discipulado 

(cf. o paralelo em Mt 4:18-22). O relato começa assim: “Certo dia Jesus estava perto do lago de 

Genesaré, e uma multidão o comprimia de todos os lados para ouvir a palavra [logon] de Deus” (Lc 

5:1). O mesmo tema encontrado em Marcos 2:2, a multidão reunida para ouvir Jesus, aparece aqui. 

A única diferença é o ambiente: em Marcos, uma casa; em Lucas, uma praia. A expressão “palavra” 

é uma referência à pregação sobre o Reino de Deus feita por Cristo e pela igreja cristã primitiva 

(Nolland, 1989, v. 35A, p. 221). Ademais, pode-se destacar o fato de que tanto um ambiente mais 

intimista (como uma casa)24 quanto um espaço público (uma praia) eram, para Jesus, lugares 

apropriados para compartilhar a mensagem que trazia. 

Em Lucas 20:1-8, Jesus se encontra no templo quando é interpelado pelos líderes judeus 

quanto à autoridade de Seu ministério (cf. os paralelos em Mt 21:23-27; Mc 11:27-33). Diz o 

evangelista: “Aconteceu que, num daqueles dias, estando Jesus a ensinar [didaskontos] o povo no 

templo e a evangelizar [euangelizomenou], sobrevieram os principais sacerdotes e os escribas, 

juntamente com os anciãos” (Lc 20:1, ARA). Anteriormente já vimos que, ao contrário das ideias de 

Dodd, não há, pelo menos do ponto de vista dos evangelhos sinóticos, uma distinção rígida entre 

pregação e ensino. Aqui, o termo “ensinar” está em paralelo com a palavra “evangelizar”. Portanto, 

“pregação”, “evangelização” e “ensino” são três facetas da mesma atividade de anúncio da mensagem 

bíblica. Ademais, Lucas mostra outro ambiente para a pregação de Cristo, o templo. 

 

 
23 Cf. nota 7 sobre o uso do verbo laleō. 
24 Keener (2014, p. 133) comenta que, de acordo com as escavações arqueológicas, uma casa média em Cafarnaum tinha 

capacidade máxima para cerca de 50 pessoas em pé, próximas umas às outras. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
9 

 

A PREGAÇÃO DE JESUS NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 

Nesta seção discutimos como a pregação de Jesus é apresentada nos evangelhos sinóticos, 

seguindo, mais uma vez, a ordem canônica. O relato de Mateus 11:2-6 e seu paralelo em Lucas 7:18-

22 falam do momento em que os discípulos de João Batista são enviados até Jesus com a pergunta do 

profeta sobre sua messianidade. A isso, Cristo responde: “‘Voltem e anunciem [apangeilate] a João 

o que vocês estão ouvindo e vendo: os cegos veem, os mancos andam, os leprosos são purificados, 

os surdos ouvem, os mortos são ressuscitados, e as boas-novas são pregadas [euangelizontai] aos 

pobres; e feliz é aquele que não se escandaliza por minha causa’” (Mt 11:4-6). 

É importante notar que, na versão lucana, Jesus não responde a pergunta imediatamente. Em 

vez disso, realiza alguns dos milagres descritos e só então pede aos discípulos de João que retornem 

e anunciem ao seu mestre as provas de que Ele era, em verdade, o Cristo. Aqui se ressalta que o 

próprio Jesus e suas ações eram o conteúdo da mensagem a ser dada a João.  

Mais à frente, Cristo é interpelado por fariseus e escribas que Lhe pedem um sinal miraculoso 

para que venham a crer em Sua mensagem.25 Jesus responde fazendo alusão a dois personagens do 

AT: Jonas e Salomão. Para nosso estudo, nos concentraremos no primeiro: “Os homens de Nínive se 

levantarão no juízo com esta geração e a condenarão; pois eles se arrependeram com a pregação 

[kērygma] de Jonas, e agora está aqui o que é maior do que Jonas” (Mt 12:41). Três pontos se 

destacam aqui: 1) a pregação de Jonas e a de Cristo estão, de alguma forma, relacionadas; 2) a 

pregação de Jesus excede a pregação do profeta;26 e 3) enquanto a pregação de Jonas foi acolhida 

pelos ninivitas, a mensagem de Cristo foi rejeitada por muitos dos seus contemporâneos. Mesmo a 

pregação dEle não conseguiu converter todos os que O ouviram. 

Mateus registra a história da mulher que ungiu os pés de Jesus em Betânia (cf. o paralelo em 

Mc 14:3-9). Nosso interesse está nas palavras finais do Mestre: “‘Eu lhes asseguro que em qualquer 

lugar do mundo inteiro onde este evangelho [euangelion] for anunciado [kērychthē], também o que 

ela fez será contado, em sua memória’” (Mt 26:13). Jesus uniu a história do amor, devoção e gratidão 

da mulher à sua própria mensagem (Hagner, 1995, p. 758). É importante notar que, propositalmente, 

o nome dessa mulher é omitido. O foco não está nela, mas em sua ação e no objeto de sua devoção 

(Nolland, 2005, p. 1056-1057). Ao repetir a mesma expressão (“este evangelho”) de Mateus 24:14 

no contexto de Sua iminente crucifixão, Jesus indicou que a mensagem evangélica não diz respeito 

apenas a Seus ensinos, mas também à Sua vida e morte (France, 1985, p. 367). Além disso, o 

testemunho do que a mulher fez está ligado à proclamação do evangelho, não à proclamação dela 

mesma. Isso deveria nos fazer ponderar se o espaço que temos dado ao testemunho pessoal dentro do 

anúncio das boas-novas da salvação não está tomando o lugar do próprio evangelho.  

Na manhã da ressurreição, Jesus dá a seguinte instrução às mulheres que haviam ido ao 

túmulo: “Então Jesus lhes disse: ‘Não tenham medo. Vão dizer [apangeilate] a meus irmãos que se 

 
25 O relato paralelo em Lc 11:29-32 não menciona explicitamente a pergunta dos líderes judeus, registrando apenas a 

declaração de Jesus. 
26 Na verdade, de acordo com France (1985, p. 217), a expressão “maior que” em Mt 12:6, 41-42 demonstra que Cristo 

transcende os ofícios sacerdotal, real e profético. Ele é a realidade última para a qual todos estes ofícios apontavam. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
10    

dirijam para a Galileia; lá eles me verão’” (Mt 28:10). Com Sua presença, Cristo anuncia Sua 

ressurreição, e ela se torna o conteúdo da mensagem a ser dada, em primeiro lugar, aos discípulos e, 

depois, anunciada a todo o mundo. 

O evangelho de Marcos27 tem a referência mais explícita acerca do conteúdo da pregação de 

Cristo: “Depois que João foi preso, Jesus foi para a Galileia, proclamando [kēryssōn] as boas-novas 

[euangelion] de Deus. ‘O tempo é chegado’, dizia ele. ‘O Reino de Deus está próximo. Arrependam-

se e creiam nas boas-novas [euangeliō]!’” (Mc 1:14-15). A mensagem de Jesus estava ligada ao 

cumprimento das profecias do AT, à inauguração do Reino de Deus, ao arrependimento e à fé. Nas 

palavras de Guelich (1989, p. 46), 

Para Marcos, Jesus era tanto aquele que proclamou as boas-novas de Deus em termos 

da vinda do prometido governo redentivo de Deus e aquele através de quem as boas-

novas foram efetivadas na história. Jesus, aquele pregando o evangelho de Deus, 

assim se torna parte daquilo que é pregado como o evangelho. 

A parábola do semeador e sua correspondente explicação aparece nos três evangelhos 

sinóticos (Mt 13:1-23; Mc 4:1-20; Lc 8:1-15). Aqui tomamos o texto de Marcos como base para uma 

rápida análise do significado dessa parábola no contexto da pregação de Jesus.28 Ao esclarecer o 

significado da história aos discípulos, o Mestre diz: “O semeador semeia a palavra [logon]” (Mc 

4:14). A imagem de Deus como o semeador era conhecida pelos judeus, especialmente na literatura 

rabínica; contudo, o fato de Jesus não explicar diretamente, no contexto da parábola, quem é o 

semeador pode implicar que, por extensão, Ele mesmo deva ser identificado também com o 

personagem. Portanto, primariamente, Jesus espalha a palavra de Deus (Lc 8:11), e ela é recebida de 

quatro maneiras diferentes: 1) alguns não têm qualquer interesse na mensagem por causa da influência 

do mal; 2) outros disfarçam seu compromisso superficial; 3) um grupo realmente se convence da 

verdade, mas acaba sucumbindo às dificuldades próprias do discipulado; e 4) há aqueles que 

verdadeiramente recebem a palavra e cuja vida frutifica no Reino de Deus. 

De acordo com Blomberg (1990, p. 227), Jesus explica os detalhes da história para Seus 

discípulos “porque ele viu essa parábola como paradigmática” em relação à recepção da palavra de 

Deus em geral e do próprio evangelho em particular (cf. a expressão “palavra do reino” em Mt 13:19). 

Em outras palavras, por mais que a mensagem seja dada indiscriminadamente, nem todos a recebem 

de maneira positiva. Na verdade, no contexto da parábola, apenas um quarto das sementes encontra 

bom solo, mas seu fruto é abundante o suficiente para contornar a perda relacionada aos solos ruins. 

Jesus sabia que nem todos atenderiam ao convite do evangelho, mas isso não O frustrou. Ele 

continuou falando, mesmo que alguns não recebessem de forma positiva Seus ensinos e obras. Do 

mesmo modo, os pregadores de hoje precisam saber que a realidade de um mundo de pecado não 

permite o sucesso total e absoluto da pregação. O que conta é a fidelidade e o compromisso dos 

semeadores em espalhar a semente. 

 
27 O relato paralelo em Mt 4:12-17 coloca explicitamente o início do ministério de pregação de Cristo no contexto do 

cumprimento das profecias do AT. Já o evangelho de Lucas (4:14-15) enfatiza a presença do Espírito Santo na vida e obra 

de Jesus. 
28 O que apresentamos a seguir está grandemente baseado na análise de Blomberg (1990, p. 226-229). Uma ampla 

discussão sobre a versão mateana da parábola pode ser encontrada em Nunes (2007, p. 57-84). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
11 

 

Chegamos mais uma vez ao evangelho de Lucas. Todos os evangelhos sinóticos contam sobre 

a visita de Jesus à Sua cidade natal, Nazaré (Mt 13:53-58; Mc 6:1-6a; Lc 4:16-30), mas Lucas é o 

único a registrar o conteúdo do discurso dEle na sinagoga local. Cristo se levanta para o momento da 

leitura das escrituras hebraicas, no contexto da liturgia da sinagoga, e abre o texto de Isaías 61:1-2: 

“‘O Espírito do Senhor está sobre mim, porque ele me ungiu para pregar boas-novas [euangelisasthai] 

aos pobres. Ele me enviou para proclamar [kēryxai] liberdade aos presos e recuperação da vista aos 

cegos, para libertar os oprimidos e proclamar [kēryxai] o ano da graça do Senhor’” (Lc 4:18-19). 

Depois disso, Ele se senta e declara que a profecia tinha se cumprido, deixando implícito que era a 

pessoa de quem o profeta falava. 

Há três pontos de destaque nesse texto que Cristo explicitamente relaciona com Seu próprio 

ministério. Em primeiro lugar, no contexto original de Isaías, essas palavras implicavam o reverso 

dos juízos impendentes sobre Jerusalém. As imagens usadas em Isaías apontavam metaforicamente 

para a condição oprimida do povo de Israel. A mensagem profética era para toda a sociedade e seria 

cumprida com a chegada da era escatológica marcada pelo aparecimento do Messias. Em segundo 

lugar, Jesus cumpre a profecia, não só em seus aspectos espirituais, mas literalmente (Lc 7:22). Com 

Cristo, ela se cumpre para os “pobres”, os marginalizados em geral; para os “cegos”, os que não 

tinham salvação (Lc 3:6); para os “cativos” por Satanás (Lc 13:10-17) (Pao; Schnabel, 2007, p. 288-

289). Por fim, a profecia de Isaías cumprida no ministério terrestre de Jesus era uma mensagem de 

esperança centralizada no Messias. Semelhantemente, a pregação atual deve ser marcada por reavivar 

as esperanças das pessoas com foco na pessoa de Cristo. 

Lucas 16:16 registra as seguintes palavras de Jesus: “A Lei e os Profetas profetizaram até 

João. Desse tempo em diante estão sendo pregadas as boas-novas [euangelizetai] do Reino de Deus, 

e todos tentam forçar sua entrada nele”.29 Não é nosso intuito discutir as questões relacionadas com 

a segunda parte do verso e seu paralelo em Mateus 11:12;30 o que nos interessa aqui é a ligação que 

Cristo faz entre sua mensagem e a do AT.  

Há certa discussão sobre se a expressão “até João” deve ser vista como inclusiva ou exclusiva, 

ou seja, mostrando João Batista como o último profeta veterotestamentário ou como o iniciador de 

uma nova era profética assinalada pela vinda do Cristo. Todavia, fica claro que João é um símbolo da 

transição entre as profecias que apontavam para o Messias vindouro e a realidade/cumprimento dessas 

profecias e da chegada do Reino de Deus por intermédio de Jesus. Nas palavras de Bock (1994, p. 

268): “Há uma era de promessa e uma era de pregação das boas-novas do cumprimento. A linha 

divisória é João”.  

Mesmo que popularmente essas palavras sejam interpretadas como a abolição da lei ou a 

suplantação do AT pelo NT, não é a validade da lei e seus reclamos que finalizou com João, mas a 

atividade profética que deu origem ao que chamamos de AT (Marshall, 1978, p. 628). Note-se que a 

 
29 Algumas traduções mudam o verbo “profetizaram”, no texto de Lucas, por “vigoraram” (ARA, A21) ou “duraram” 

(NAA, NTLH). Contudo, a BJ capta exatamente o texto grego de Lc 16:16: “A Lei e os Profetas até João!”, uma vez que 

não há qualquer verbo na oração. A NVI usa o verbo “profetizaram” porque leva em conta o paralelo em Mt 11:13, onde 

ele aparece. Essa é a melhor interpretação para o texto de Lucas. Para Marshall (1978, p. 628), é provável que Lucas tenha 

preservado a força das palavras originais de Jesus, enquanto Mateus deixou mais explícito seu sentido. 
30 O texto de Mt 11:12 é conhecido como um dos textos mais desafiadores para a interpretação. Cf. um sumário das várias 

propostas dadas para a interpretação deste texto em Hagner (1995, p. 306-307). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
12    

pregação de Cristo dá continuidade à pregação de João Batista (Mt 3:2; Mc 1:15). Longe de desprezar 

o AT, Jesus une Sua mensagem a toda revelação anterior, em alguns momentos até mesmo ampliando 

e tornando, de certa maneira, os requisitos da lei mais profundos (Lc 10:25-28) (Nolland, 1989, p. 

820). Os testamentos, Antigo e Novo, não estão em oposição, mas em complementação. A implicação 

para o pregador atual é que todo o conteúdo da revelação bíblica deve ser objeto de estudo e 

proclamação, não apenas o evangelho do NT, mas o de toda a Bíblia. 

 

AS INSTRUÇÕES DE JESUS 

SOBRE A PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 

Nesta seção, discutiremos as instruções dadas por Jesus que têm impacto direto sobre a prática 

da pregação. O capítulo 10 de Mateus e seus paralelos sinóticos (Mc 6:7-12; Lc 9:1-6) constituem 

uma série de orientações do Mestre aos discípulos sobre como deveriam realizar o trabalho de 

evangelização que tinham já observado ele realizar. Três versículos são de interesse especial para 

nosso estudo: “Por onde forem, preguem [kēryssete] esta mensagem: O Reino dos céus está próximo”; 

“Se alguém não os receber nem ouvir suas palavras [logous], sacudam a poeira dos pés quando saírem 

daquela casa ou cidade”; “O que eu lhes digo na escuridão, falem à luz do dia; o que é sussurrado em 

seus ouvidos, proclamem [kēryxate] dos telhados” (Mt 10:7, 14, 27). 

No primeiro verso, Jesus os incumbe com a mesma mensagem que Ele mesmo até então 

pregara. A implicação é que os discípulos de Cristo hoje devem proclamar a mesma mensagem dada 

pelo Mestre, não algo que tenha brotado da imaginação deles. 

Já o segundo verso (Mt 10:14) precisa ser entendido contra o pano de fundo dos costumes 

judaicos do primeiro século. Normalmente, quando um judeu viajava por terras estrangeiras, ao voltar 

sacudia o pó dos pés como um gesto de purificação (Hagner, 1995, p. 273; Keener, 2014, p. 71).31 

Contudo, a menção a Sodoma e Gomorra no verso seguinte (Mt 10:15) parece indicar que esse ato 

simbólico se torna não mais um rito de purificação, mas um gesto de repúdio (Lc 10:11). No contexto, 

os discípulos são enviados às cidades de Israel, não a terras pagãs, o que poderia implicar que, com 

tal sinal, a cidade ou o grupo de pessoas que não recebesse os discípulos e sua mensagem seriam 

considerados terra pagã ou pagãos.32 Ao que parece, rejeitar a mensagem era rejeitar o mensageiro, e 

vice-versa. No final, não cabia aos discípulos revidarem de modo vingativo a rejeição recebida, mas 

ter a certeza de que Deus exerceria Seu juízo contra os que não dessem ouvido aos Seus mensageiros. 

 No terceiro verso (Mt 10:27), Jesus mais uma vez instrui os discípulos a proclamarem a 

mensagem que tinham ouvido dEle. O verso 26, juntamente com seu paralelo em Marcos 4:21-22, 

nos ajuda a entender o sentido das palavras de Cristo. Durante seu ministério, Jesus lhes deu muitas 

instruções e os ensinou de maneira particular. Após Sua ressurreição, esses mesmos ensinos deveriam 

 
31 Nolland (2005, p. 420) rejeita essa noção, argumentando que não há relação entre esse costume rabínico e a orientação 

de Cristo aqui, enquanto France (1985, p. 185) avalia que esse pode ser um pano de fundo possível, mas que o aspecto da 

rejeição é o significado principal pretendido. 
32 Morris (1992, p. 250) e Keener (2014, p. 206) veem certa ironia na instrução de Jesus: os discípulos deveriam tratar as 

terras judaicas que rejeitassem o evangelho como os judeus rejeitavam as terras pagãs. Cf. em At 13:51 e 18:6 os apóstolos 

cumprindo à risca a instrução de Cristo. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
13 

 

ser transmitidos onde quer que eles fossem, mesmo sobre os telhados das casas (Hagner, 1995, p. 

285).33 Assim, antes de difundirem a mensagem de Cristo, os pregadores precisam aprender de Cristo, 

ouvindo-Lhe as instruções e os ensinos. 

Ainda em Mateus temos registrada a promessa de Jesus: “E este evangelho [euangelion]34 do 

Reino será pregado [kērychthēsetai]35 em todo o mundo como testemunho a todas as nações, e então 

virá o fim” (Mt 24:14).36 Nas palavras de Keener (2014, p. 347), enquanto “Mateus 28:18-20 é uma 

comissão, [Mt] 24:14 é também uma promessa de que alguma geração terá sucesso em finalizar a 

tarefa que outros começaram”. Mateus enfatiza o alcance universal da pregação do evangelho e a 

certeza de que todos ouvirão as boas-novas da salvação antes que os eventos finais culminem com o 

retorno de Cristo. De acordo com Nolland (2005, p. 967), é “precisamente a missão universal que 

prepara [o mundo] para o escopo e significado universal do fim”. 

Portanto, não importa onde seja, o evangelho do Reino deve ser pregado, desde a mais pequena 

vila até as grandes cidades, desde a nação onde o pregador está até o mais longínquo país. Isso deve 

encorajar os pregadores a não desanimarem nem se empolgarem demais, a depender do lugar onde 

são chamados a proclamar o evangelho. Onde quer que o fizerem, estarão cumprindo o mandato de 

Cristo em Mateus 24:14. 

Marcos 5:1-20 conta a história do endemoniado de Gadara,37 em que Cristo cura o homem 

que, por muito tempo, foi vítima de possessão demoníaca. Vendo-se livre dos espíritos maus, ele se 

propõe a acompanhar Jesus e Seus discípulos: “Jesus não o permitiu, mas disse: ‘Vá para casa, para 

a sua família e anuncie-lhes [apangeilon] quanto o Senhor fez por você e como teve misericórdia de 

você’” (Mc 5:19). Note-se que o foco do testemunho pessoal desse homem deveria ser a intervenção 

misericordiosa de Deus, não o tempo de aprisionamento espiritual. Isso precisa sempre estar na mente 

dos pregadores para que a obra destruidora de Satanás não se torne a ênfase da pregação, em vez do 

poder e graça de Cristo para com aqueles que sofrem as investidas do inimigo. 

Chegando novamente a Lucas, temos a seguinte instrução de Jesus a um potencial discípulo: 

 
33 O verso paralelo em Lc 12:3 parece destacar outro ponto: o que os discípulos fazem em secreto, um dia será mostrado 

a todo o mundo. A ênfase é sobre o comportamento deles, a coerência de suas vidas. Nolland (2005, p. 436-436) entende 

que Lucas preservou a intenção original das palavras de Jesus, ao passo que Mateus luta com seu significado e como isso 

se encaixa em sua discussão a respeito da missão dos discípulos. Ao mesmo tempo, propõe que a ligação entre as duas 

versões é o movimento do oculto para o manifesto. Por outro lado, Marshall (1978, p. 514) sugere que os dois evangelistas 

tiveram acesso às palavras de Jesus de maneiras diferentes. É muito possível que durante Seu ministério Cristo tenha 

usado a mesma imagem e o mesmo dito para propósitos diferentes, ambos preservados nos evangelhos. 
34 De acordo com Hagner (1995, p. 695), a expressão “este evangelho” parece ser uma tentativa de Mateus de fazer uma 

ligação entre os ensinos de Jesus e o livro de Deuteronômio, onde aparece a expressão “este livro da lei” (Dt 29:21; 

30:10), reforçando a ideia de que, no evangelho de Mateus, Jesus é apresentado como um novo Moisés. 
35 Recentemente, o conceito do “passivo divino” – a ideia de que construções passivas, especialmente no contexto do NT, 

são um circunlóquio para o nome de Deus e/ou tenham a Deus como agente – tem sido questionado a partir dos estudos 

linguísticos (Smit; Renssen, 2014, p. 3-24). Especialmente em Mt 24:14, o foco parecer ser o escopo universal da pregação 

do evangelho, e não necessariamente o papel da Divindade no processo de evangelização.  
36 O texto paralelo em Mc 13:10 omite a última parte, e as mesmas instruções dos dois evangelhos aparece em Lc 21:12-

19, mas sem a menção ao alcance mundial da pregação do evangelho. 
37 Gadara era uma região de várias cidades. Enquanto Mateus (8:28) chama seus habitantes de “gadarenos”, Marcos (5:1) 

e Lucas (8:26) registram a expressão “gerasenos”. Alguns manuscritos desses dois evangelhos registram a variante 

“gadarenos”, indicando, possivelmente, a confusão dos copistas, em séculos posteriores, com a similaridade entre as 

palavras e seu desconhecimento da geografia da Palestina (Mare, 2004, p. 32). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
14    

“Jesus lhe disse: ‘Deixe que os mortos sepultem os seus próprios mortos; você, porém, vá e proclame 

[diangelle] o Reino de Deus’” (Lc 9:60).38 Apesar de estranho, esse dito precisa ser visto a partir das 

práticas funerárias judaicas do primeiro século. Durante o período de luto, normalmente uma semana 

após o falecimento de alguém, os membros da família enlutada não eram vistos em público, ficando 

normalmente reclusos. Depois disso, com o corpo já tendo sido colocado numa tumba logo após a 

morte, a família retomava o ritmo normal da vida. Passado um ano, uma vez que apenas os ossos 

teriam permanecido no lugar do enterro, era dever do filho, ou outro parente, recolhê-los e colocá-los 

em um ossuário onde ficariam permanentemente. 

Portanto, esse discípulo em potencial poderia estar pedindo a Cristo um prazo de mais ou 

menos um ano antes de comprometer-se com o Mestre. É possível também que a expressão 

simplesmente refletisse a responsabilidade de cumprir as obrigações filiais até que o pai falecesse. 

Desse modo, enquanto a resposta de Jesus nos versos seguintes (Lc 9:61-62) enfatiza a urgência do 

chamado ao discipulado, esse texto enfatiza a prioridade de seguir Cristo e cumprir seu mandato de 

espalhar as boas-novas da salvação por meio da pregação (Nolland, 2005, p. 542; Keener, 2014, p. 

205). 

No contexto das últimas instruções aos discípulos antes de ascender ao céu, Jesus proferiu as 

seguintes palavras, conforme registra Lucas: “e que em seu nome seria pregado [kērychthēnai] o 

arrependimento para perdão de pecados a todas as nações, começando por Jerusalém” (Lc 24:47).39 

É importante o contexto desse versículo, uma vez que o evangelista mostra Jesus abrindo o 

entendimento dos discípulos para a Escritura (Lc 24:45). Uma vez que eles compreenderam Sua obra 

e a missão a partir da Bíblia, poderiam agora falar dessa mensagem.  

Além do mais, esse texto ecoa o que Cristo disse em Mateus 24:14 e Marcos 13:10. A 

mudança aqui é que em vez da expressão “evangelho do Reino”, Lucas registra “arrependimento para 

perdão de pecados”. O efeito da pregação deve ser a regeneração dos ouvintes, dando a eles a 

oportunidade da remissão de suas faltas mediante a fé em Cristo e Sua obra na cruz. O arrependimento 

e o perdão são pregados “em seu nome”, isto é, no nome de Jesus. Ele permanece o centro de toda a 

pregação verdadeiramente bíblica e cristã. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Neste estudo, buscamos desenvolver um quadro geral sobre Jesus como pregador, sua 

pregação e Suas instruções acerca da pregação por meio de um estudo a partir dos evangelhos 

sinóticos. Começamos destacando o vocabulário básico relacionado à pregação usado nos 

evangelhos. Depois, observando a ordem canônica, enfatizamos os textos que primariamente 

descrevem Cristo pregando e/ou anunciando Sua mensagem. Em seguida, nos voltamos para os versos 

que focam o conteúdo da pregação de Jesus. Por fim, identificamos algumas instruções de Cristo aos 

Seus discípulos as quais têm ligação direta com a prática da pregação. 

À guisa de conclusão, gostaríamos de sumarizar as principais implicações que podem ser 

 
38 O texto paralelo em Mt 8:21 não registra a segunda parte da instrução de Jesus como no relato de Lucas. 
39 Todo o texto de Lc 24:45-49 é depois ampliado em At 1:1-8. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
15 

 

extraídas deste breve estudo. Tomando Jesus como modelo para os pregadores, podemos dizer que 

pregação e ensino andam de mãos dadas. Em se tratando do sermão, ele pode e deve ser o anúncio 

das boas-novas da salvação, mas também, em muitos momentos, ter caráter didático para ensinar os 

ouvintes como devem viver à luz do evangelho. A autoridade dos mensageiros é derivada da 

autoridade de Cristo e só é exercida no cumprimento da missão. Os pregadores, seguindo o exemplo 

de Jesus, não apenas aprimorarão as próprias técnicas e oratória, mas discipularão outros para que se 

tornem também mensageiros do evangelho. O trabalho que alivia as dores e mazelas físicas das 

pessoas anda de mãos dadas com o ministério da pregação; a “cura”, entendida em suas amplas 

dimensões sociais, físicas e psicológicas, é o exemplo prático e incarnacional da verdade declarada 

na proclamação.  

Assim como exemplificado na pregação de Jesus, é salutar o uso de ilustrações, desde que 

cumpram o mesmo papel: iluminar e aprofundar a verdade. Uma sólida teologia bíblica deve estar 

por detrás da proclamação, unificando tudo aquilo que é dito no púlpito. A vida devocional dos 

pregadores afeta diretamente a influência deles mesmos e de sua mensagem. Os mensageiros devem 

falar das boas-novas de Cristo onde forem solicitados, sem se deixar levar por uma fama ilusória. 

Todos, em todos os lugares, são o público-alvo daqueles que anunciam o evangelho. O conteúdo da 

pregação deve ser encontrado unicamente na Palavra de Deus, evitando tanto quanto possível que 

ideias de origem humana sejam apresentadas no púlpito como se fossem mensagem divina. 

A pregação de Jesus mostra que Sua própria vida e obra eram o centro de convergência dela. 

Os mensageiros modernos devem apontar apenas para Cristo como o eixo sobre o qual todas as 

verdades encontram sua razão e força. Não lhes cabe preocupar-se com os que rejeitam abertamente 

a mensagem por eles enviada. O justo juízo pertence a Deus. Sua tarefa é, como o semeador, espalhar 

a semente, deixando com o “senhor da seara” os resultados de seus esforços. Apesar disso, o 

desdobramento imediato da pregação deveria ser pessoas mais esperançosas, mais próximas de Cristo 

e mais comprometidas com Ele e sua doutrina. Há lugar para o testemunho pessoal na pregação, desde 

que isso não ofusque o lugar proeminente da verdade e de Cristo. 

A ordem do Mestre foi pregar Sua mensagem, não a nossa própria. Antes de sair falando em 

nome dEle, cabe aos pregadores passarem tempo com a fonte da mensagem, com o maior dos 

mensageiros. Fazendo isso, os sermões exaltarão apenas a Cristo e Sua obra redentora, e não as 

estratégias de Satanás. Levar a mensagem de esperança em um Salvador vivo que intercede no 

santuário celestial deve ser a prioridade de todo discípulo de Jesus. 

Por fim, cabe ressaltar que os próprios quatro evangelhos são a pregação apostólica sobre a 

vida e ministério de Jesus, especialmente sua obra expiatória na cruz.40 Vale notar, conforme 

apontado por Long, que durante o ministério terrestre de Cristo os discípulos pregavam as palavras 

de Jesus, mas a ressurreição mudou esse panorama: passaram a pregar sobre Jesus (Long, 1993, p. 

461). Cristo se tornou a essência e a substância da sua pregação. Que essa seja a essência e a 

substância da pregação também hoje. 

 

 
40 Em média, os evangelhos devotam cerca de um terço de seu conteúdo aos últimos momentos da vida de Jesus. Mateus 

e Marcos dedicam aproximadamente um terço aos eventos relacionados a cruz (Mt 21-28; Mc 11-16), Lucas, um quarto 

(19-24), e metade de João tem como foco a crucifixão de Cristo (Jo 12-20). 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
16    

 

REFERÊNCIAS 
 

 

BLOMBERG, Craig L. Interpreting the Parables. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1990. 

 

BLOMBERG, Craig L. Matthew. In: BEALE, Gregory K.; CARSON, D. A. (Ed.). Commentary on 

the New Testament Use of the Old Testament. Grand Rapids, MI; Nottingham, UK: Baker 

Academic; Apollos, 2007. p. 48-50. 

 

BOCK, Darrell L. Jesus segundo as Escrituras. São Paulo: Shedd Publicações, 2006. 

 

BOCK, Darrell L. Luke. The IVP New Testament Commentary Series. Downers Grove, IL: 

InterVarsity Press, 1994. 

 

BODEY, Richard A. Sermon (Homily). In: WEBBER, Robert E. (Ed.). The Biblical Foundations 

of Christian Worship. Peabody, MA: Hendrickson, 1993. p. 297-98. (The Complete Library of 

Christian Worship 1). 

 

BROER, I. angellō. In: BALZ, Horst Robert; SCHNEIDER, Gerhard. (Ed.). New International 

Dictionary of New Testament Theology and Exegesis. Grand Rapids, MI: Zondervan. vol. 1. 1990. 

p. 12-13. 

 

BROMILEY, Geoffrey W. Preaching. In: FAHLBUSCH, Erwin; LOCHMANF, Jan Milič; 

MBITI, John; PELIKAN, Jaroslav; VISCHER, Lukas (Ed.). The Encyclopedia of Christianity. 

Grand Rapids, MI; Leiden: Eerdmans; Brill, v. 4, 2005. p. 331-335,  

 

BUTRICK, David. Proclamation. In: WILLIMON, William H.; LISCHER, Richard (Ed.). Concise 

Encyclopedia of Preaching. Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 1995. p. 385. 

 

CARSON, D. A.; MOO, Douglas J. An Introduction to the New Testament. 2nd. ed. Grand Rapids, 

MI: Zondervan, 2005. 

 

CRADDOCK, Fred B. Preaching. In: FREEDMAN, David Noel. The Anchor Yale Bible Ditionary. 

New York: Doubleday, 1995. v. 5, p. 451-452. 

 

DANKER, Frederick W.; BAUER, Walter; ARNDT, William F.; GINGRICH, F. Wilbur. Greek-

English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature. 3. ed. Chicago, 

IL: University of Chicago Press, 2000. 

 

DAVIDSON, Richard M. Interpretação bíblica. In: DEDEREN, Raoul (Ed.). Tratado de Teologia: 

Adventista do Sétimo Dia. Tatuí: Casa Publicadora Brasileira, 2011. p. 67-119. 

 

DOBER, Hans Martin. Sermon. The Brill Dictionary of Religion, n. 4, p. 1707-1710,  

 

DODD, Charles Harold. The Apostolic Preaching and Its Developments: Three Lectures. Chicago, 

IL: Willett, Clark & Co., 1937. 

 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

PRAXIS TEOLÓGICA  
 

JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS  

 
17 

 

EDWARDS JUNIOR., Otis Carl. A History of Preaching. 2 vols. Nashville, TN: Abingdon Press, 

2004. 

 

FATTI, F. Preaching. In: DI BERARDINO, Angelo. Encyclopedia of Ancient Christianity. 

Downers Grove, IL: IVP Academic, 2014. v. 3, p. 274-280, 

 

FRANCE, Richard T. Matthew: An Introduction and Commentary. Tyndale New Testament 

Commentaries 1. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1985. 

 

FRANCE, Richard T. The Gospel of Mark: A Commentary on the Greek Text. NIGTC. Grand 

Rapids, MI; Carlisle: Eerdmans; Paternoster Press, 2002. 

 

GRIFFITHS, Jonathan I. Preaching in the New Testament: An Exegetical and Biblical-Theological 

Study. In: CARSON, D. A. (Ed.). New Studies in Biblical Theology. London: InterVarsity Press; 

Downers Grove, IL: Apollos, 2017. p. 17. 

 

GUELICH, Robert A. Mark 1-8:15. Word Biblical Commentary. Dallas: Word, 1989. v. 34A. 

 

HAGNER, Donald A. Matthew 14-28. Word Biblical Commentary. Dallas: Word, 1995. v. 33B. 

 

HENDRIKSEN, William. Mateus. Comentário do Novo Testamento. 2 vols. São Paulo: Cultura 

Cristã, 2010. 

 

KEENER, Craig S. The IVP Bible Background Commentary: New Testament 2nd. ed. Downers 

Grove, IL: IVP Academic, 2014. 

 

LONG, Thomas G. Preaching, Theology of. In: MCGRATH, Alister E. (Ed.). The Blackwell 

Encyclopedia of Modern Christian Thought. Oxford: Blackwell, 1993. p. 462. 

 

LOUW, Johannes P; NIDA, Eugene A. (Ed). Greek-English Lexicon of the New Testament: Based 

on Semantic Domains. 2 vols. New York: United Bible Societies, 1996. 

 

MARE, W. Harold. New Testament Background Commentary: A New Dictionary of Words, 

Phrases and Situations in Bible Order. Ross-shire, UK: Mentor, 2004. 

 

MARSHALL, I. Howard. The Gospel of Luke: A Commentary on the Greek Text. NIGTC. Exeter: 

Paternoster Press, 1978. 

 

METZGER, Bruce M. A Textual Commentary on the Greek New Testament: A Companion 

Volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (fourth revised edition. 2nd. ed. New 

York: United Bible Societies, 1994. 

 

MORRIS, The Gospel according to Matthew. The Pillar New Testament Commentary Grand 

Rapids, MI; Leicester: Eerdmans; InterVarsity Press, 1992. 

 

MOUNCE, Robert H. Matthew. Understanding the Bible Commentary Series. Grand Rapids, MI: 

Baker Books, 2011. 



 
 

Práxis Teológica, volume 21, número 1, e-2332, 2025.  
DOI: https://doi.org/10.25194/2317-0573.2025v21n1.e2332.    

Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia | Centro Universitário Adventista de Ensino do Nordeste - SALT/UNIAENE 

 

 

 
PRAXIS TEOLÓGICA  

 
JESUS CRISTO COMO MODELO DO PREGADOR E DA PREGAÇÃO NOS EVANGELHOS SINÓTICOS 

 
18    

 

NEUSNER, Jacob; GREEN, William Scott (Ed.). Dictionary of Judaism in the Biblical Period: 

450 B.C.E. to 600 C.E. Peabody, MA: Hendrickson, 1996. 

 

NOLLAND, John. The Gospel of Matthew: A Commentary on the Greek Text. NIGTC. Grand 

Rapids, MI; Carlisle: Eerdmans; Paternoster Press, 2005. 

 

NOLLAND, John. Luke 1:1-9:20. Word Biblical Commentary. Dallas: Word, 1989. v. 35A. 

 

NOLLAND, John. Luke 9:21-18:34. Word Biblical Commentary. Dallas: Word, 1989. v. 35B. 

 

NUNES, Leonardo Godinho. A Parábola do Semeador no Evangelho de Mateus. Hermenêutica, n. 

7, p. 71-72, 2007. 

 

OSBORNE, Grant R. A espiral hermenêutica: uma nova abordagem à interpretação bíblica. 

Tradução de Robinson N. Malkomes, Sueli da Silva Saraiva e Daniel de Oliveira. São Paulo: Vida 

Nova, 2009. 

 

PAO, David W.; SCHNABEL, Eckhard J. Schnabel. Luke. In: BEALE, Gregory K.; CARSON, D. 

A. (Ed.). Commentary on the New Testament Use of the Old Testament. Grand Rapids, MI; 

Nottingham, UK: Baker Academic; Apollos, 2007. p. 288-289. 

 

RICE, Charles L. Preaching. In: ELIADE, Mircea (Ed.). The Encyclopedia of Religion. New York, 

Macmillan: 1986. v. 11, p. 494-496, 1990. 

 

SAPERSTEIN, Marc. Preaching. In: KESSLER, Edward; WENBORN, Neil (Ed.). A Dictionary of 

Jewish-Christian Relations. Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2005. p. 351-353. 

 

SILVA, Moisés. New International Dictionary of New Testament Theology and Exegesis. Grand 

Rapids: Zondervan, 2014. 

 

SMIT, Peter-Ben; RENSSEN, Toon. The Passivum Divinum: The Rise and Future Fall of an 

Imaginary Linguistic Phenomenon. Filología Neotestamentaria, n. 27, p. 3-24, 2014. 

 

STRECKER, G. euangelizō. In: BALZ, Horst Robert; SCHNEIDER, Gerhard. (Ed.). New 

International Dictionary of New Testament Theology and Exegesis. Grand Rapids, MI: 

Zondervan. vol. 2. 1990. p. 69-70. 

 

STRECKER, G. euangelion, ou, to. In: BALZ, Horst Robert; SCHNEIDER, Gerhard. (Ed.). New 

International Dictionary of New Testament Theology and Exegesis. Grand Rapids, MI: 

Zondervan. vol. 2. 1990. p. 70-74. 

 

STUART, Douglas; FEE, Gordon D. Manual de Exegese Bíblica: Antigo e Novo Testamento. 

Tradução de Estevan Kirschner e Daniel de Oliveira. São Paulo, SP: Vida Nova, 2008. 


